
 

John Henry Newman 
(1801-1890)Cor ad cor

CUADERNO SOBRE LA VIDA Y 
DOCTRINA DE SAN JOHN 
HENRY NEWMAN1





 

ESCRIBE: THE NEWMAN SOCIETY 

Cor ad cor

1 CUADERNO SOBRE LA VIDA Y 
DOCTRINA DE SAN JOHN 
HENRY NEWMAN



© COR AD COR. CUADERNO SOBRE LA VIDA Y DOCTRINA DE SAN JOHN HENRY NEWMAN. Año 1, No. 1, 
julio – septiembre 2019, es una publicación editada por The Newman Society, en Zapopan, Jal., Tel. 33 
2538-2488. cuaderno@thenewmansociety.org. Editor responsable: Adrián A. Aguilera A. Reservas de 
Derechos al Uso Exclusivo No. ___- ___-______. ISSN ____-____, ambos otorgados por el instituto 
Nacional de Derecho del Autor, Licitud de Titulo y contenido No. ____. 

Impresión y encuadernación: GP Soluciones Impresas S. A. de C. V., Calle Mezquitán 574, Col. 
Barranquitas, Guadalajara, Jal., C. P. 44280. 

Este número se termino de imprimir el 9 de octubre del 2019, con un tiraje de 1000 ejemplares. 

Reservados todos los derechos. Prohibida la reproducción total o parcial de esta publicación sin la 
autorización expresa de sus autores. 

www.thenewmansociety.org 

mailto:ns@thenewmansociety.org


Presentación 
John Henry Newman (1801-1890) es una de las figuras más destacadas del 

catolicismo inglés del siglo XIX. Es, sin lugar a dudas, uno de los escritores religiosos más 
influyentes de los últimos ciento cincuenta años. Su figura y mensaje han servido de 
ejemplo a muchas personas a lo largo del tiempo y siguen inspirando a los hombres de 
hoy. 

Procedía de la Iglesia Anglicana, en su casa la práctica religiosas se centraba en la 
lectura personal de la Biblia y de los autores clásicos anglicanos. En 1816 se convirtió a un 
cristianismo más atento al Credo. Ya en la Universidad de Oxford asumió en 1822 el cargo 
de maestro del Oriel College, donde comenzó a poner en práctica su visión de una 
educación personalizada en la que se dieran cita la excelencia académica, humana y 
espiritual. Su concepción de la educación quedó plasmada años más tarde en el libro La 
idea de la Universidad (1852), que reúne las Conferencias pronunciados como preparación 
a la fundación de la Universidad Católica de Irlanda, de la que fue nombrado primer Rector 
en 1854. 

Durante su juventud había leído con satisfacción largos fragmentos de los Padres de 
la Iglesia en un manual de historia eclesiástica que había estudiado. Fue en 1828 cuando 
comenzó a leer sistemáticamente a los Padres, sobre todo los del ámbito griego, que 
llegaron a constituir la influencia teológica más importante y duradera de toda su vida. 

Las reformas que había intentado introducir en el sistema de tutorías con los 
estudiantes no gustaron a las autoridades del College, lo que ocasionó la destitución de 
Newman. En 1833 comenzó el Movimiento de Oxford, con Newman a la cabeza. El 
propósito era resistir a la intromisión del pensamiento liberal para mantener la pureza de 
la Iglesia de Inglaterra. Mediante una serie de Folletos, que Newman inició, y los 
inspirados Sermones en la Iglesia Universitaria de Santa María la Virgen, de la que él era 
responsable desde 1828, el Movimiento se difundió rápidamente. El intento de construir 
una Vía Media, o camino intermedio entre Roma y Ginebra, poniendo de manifiesto y 
recuperando las raíces católicas de una Iglesia de Inglaterra reformada, produjo dos obras 
teológicas importantes de Newman: las Conferencias sobre el oficio profético de la Iglesia 
(1837) y las Conferencias sobre la justificación (1838). 

En sus Sermones Universitarios, trató el tema de la relación entre fe y razón. Ya se 
dejan ver aquí alguna de las intuiciones que desarrollará más tarde en su magistral Ensayo 
para contribuir a una gramática del asentimiento (1789), su obra filosófica más lograda. 

5



Dos años después dejaría incompleta su obra teológica más importante, el Ensayo sobre el 
desarrollo de la doctrina cristiana, durante cuya redacción se convenció de que la Iglesia 
Católica Romana era la heredera de la antigua Iglesia, que había sido el foco de interés de 
Newman desde hacia muchos años. 

El 9 de octubre de 1845 Newman es recibido en el seno de la Iglesia católica. 
Entonces se negó a renunciar a las influencias positivas que había recibido del 
Anglicanismo, sobre todo en lo que respecta a la lectura tanto de la Sagrada Escritura como 
de los Padres de la Iglesia, práctica poco frecuente en la Iglesia Católica en esa época.  

La eclesiología de Newman ha influido notablemente tanto en el Concilio Vaticano I, 
como en el Concilio Vaticano II: en su artículo Sobre la consulta a los fieles en asuntos de 
doctrina (1859) Newman insistió en el papel de todos los bautizados en la Iglesia. En su 
Carta a Pusey (1866) defendió una Mariología moderada, que después reafirmaría el 
Vaticano II. Defendió igualmente en la Carta al Duque de Norfolk (1875) una 
interpretación moderada de la definición de la infalibilidad papal, contraria a la propuesta 
por el grupo ultramontano. 

En el capítulo final de su autobiografía intelectual, la Apología pro Vita Sua (1864), 
un clásico de la literatura inglesa, Newman defendió la autoridad infalible de la Iglesia, 
pero postula al mismo tiempo una legítima libertad teológica. En 1877 publicó un extenso 
prefacio a su libro La Vía Media de la Iglesia Anglicana, aclarando algunos puntos respecto 
a las acusaciones que los anglicanos solían hacer hacia la Iglesia católica.  

El 12 de mayo de 1879, el Papa León XIII nombró Cardenal a este insigne hijo de 
Inglaterra. Más de un siglo después de su muerte, el 19 de septiembre de 2010, John 
Henry Newman ha sido Beatificado por el Santo Padre Benedicto XVI. Mientras tratamos de 
asimilar su enseñanza, y en espera de su pronta canonización, a través de este “Cuaderno” 
intentamos contribuir a la difusión en nuestra patria de la figura y doctrina del Cardenal 
Newman. Con este sencillo aporte queremos rendir el homenaje de nuestra gratitud a la 
figura que nos sirve de maestro, modelo e inspiración. 

THE NEWMAN SOCIETY 

6

MAESTRO 
DEL ESPÍRITU 

PÁGINA 23

MODELO DE 
EDUCADOR 

PÁGINA 15

EL JOVEN 
NEWMAN 
PÁGINA 7

CAUSA DE 
CANONIZACIÓN 

PÁGINA 33

En este número:



El joven Newman 
PRIMEROS AÑOS: 1801-1816 

“Dios infundió en mi corazón, a la edad de 5 o 6 
años, las preguntas sobre quién era yo y por qué 

existía” . 1

Inteligente, inquieto, sociable, 
soñador, con una imaginación prodigiosa 
-"deseaba que las mil y una noches 
fuesen verdad" -, así era John Henry. Niño 2

profundamente observador, a tal grado 
que cuando llegó a ser adulto todavía 
recordaba perfectamente la casa en la que 
vivió sus primeros años, la decoración de 
las paredes, la cocina de la casa de la 
abuela. Uno de los primeros recuerdos 
que había quedado profundamente 
grabado en su memoria era la imagen de 
la casa iluminada con velas para celebrar 
la victoria del ejército inglés sobre las 
tropas napoleónicas en la batalla de 
Trafalgar . 3

La lectura de la Apología -que tiene 

 Autobiographical Writings, p. 223, entrada del 14-IV-1843 (traducción 1

nuestra). En adelante se enunciará como AW, seguido de la página.
 Apología pro vita sua. Historia de mis ideas religiosas (Edición de BAC, 2011), 2

p. 3. En adelante se citará del modos siguiente: Apología, seguida de la página. 
Cuando se haga referencia a la edición inglesa o a otra traducción castellana se 
especificará.
 La batalla de Trafalgar tuvo lugar el 21 de octubre de 1805. En ella se 3

enfrentaron, en las costas del cabo de Trafalgar, las tropas del ejército francés 
contra la armada británica, al mando del vicealmirante Horatio Nelson, quien 
obtuvo la victoria. Esta batalla se considera una de las más importantes del siglo 
XIX. Los ingleses celebraron el acontecimiento poniendo velas en las ventanas.

7

EN ESTE MUNDO NO 
HAY OTRA FUERZA QUE 
EL COMPROMISO CON 

LA RAZÓN, NI OTRA 
LIBERTAD QUE SENTIRSE 

CAUTIVOS CON LA 
VERDAD 

(Perder o ganar, cap. 3)



un contexto y un propósito muy específico, a saber: no tanto narrar su vida, cuando la 
evolución de sus ideas religiosas- puede dejar la engañosa impresión de que era un 
intelectual retraído. No obstante, como él mismo dijo en alguna ocasión, "para conocer a 
fondo a un hombre, habría que leer sus cartas" . En el caso de Newman, tenemos a 4

nuestra disposición tanto sus cartas -más de 25000- como sus diarios (ambas, cartas y 
diarios, se han publicado en 32 volúmenes), en los que se nos revelan interesantes 
detalles de su vida. A estos escritos alude Trevor cuando hace un recuento de algunos 
recuerdos de la infancia de John Henry: "Era un niño que recitó 'El gato y el tazón de nata' 
a los amigos reunidos para su cuarto cumpleaños y que envió a su madre una flor de 
retama  cuando nació su segunda hermana, Jemima, en 1807 (él tenía seis años). Y el que 5

provocó las risas de un criado de la casa por el hondo suspiro con que pronosticó para sí 
mismo el inevitable futuro de la escuela, los negocios y el matrimonio" . 6

John Henry Newman había nacido el 21 de febrero de 1801 en la City de Londres (la 
casa en la que nació estaba situada en número 80 de la Old Broad Street, en el lugar que 
ahora ocupan los edificios del London Stock Exchange), fue bautizado el 9 de abril en la 
Iglesia de St. Bennet Fink. Era el primero de seis hijos del matrimonio constituido por John 
Newman y Jemima Fourdrinier. Después de John Henry 
nacieron Charles, Harriet, Francis, Jemima y Mary. 

El padre, John Newman (1767-1824), era un "banquero 
de Londres, cuya familia procedía del Cambridgeshire" , como 7

lo describe John Henry. Era descendiente de sastres y 
agricultores afincados en el condado de Cambridge. El abuelo 
paterno de John Henry, también de nombre John Newman, 
había emigrado a Londres, donde incursionó en los negocios, 
a mediados del siglo XVIII, y donde también se había casado 
con Elizabeth Good. El segundo John Newman, padre de John 
Henry, era un hombre despierto emprendedor, decidido a 

 “Ha sido siempre una manía mía (aunque suene a tópico) que la vida de un hombre yace en sus cartas” (The letters and 4

diarias of John Henry Newman, vol XX, p. 443. En adelante se citará como LD, luego el volumen y la página). Se puede 
ver también, a propósito una cita de los Historical Sketches (en adelante: HS, seguido del volumen y la página): no hay 
mejor forma de descubrir cómo era la conversación de quién ya ha muerto que la lectura de sus cartas (vol II, p. 221). 
 Flor de retama: bellas y aromáticas flores amarillas del arbusto conocido como retama, a las que además de su valor 5

ornamental se atribuyen beneficios medicinales.
 TREVOR, M., John Henry Newman, crónica de un amor a la verdad, Sígueme, Salamanca, 2010, pp. 18-19.6

 LD, vol. XIII, p. 267 (traducción nuestra).7

8

John Newman Senior



usar cualquier medio honesto a su alcance para elevarse y elevar la condición social de su 
familia. En 1799, gracias a su intenso trabajo se convirtió en socio de la firma comercial 
que a partir de ese momento sería Harrison, Pricket and Newman . Su ascenso en la escala 8

social llegaría a una posición muy favorecida en 1812 mediante la creación del banco 
Ramsbotton, Newman and Ramsbotton , ubicado en la que antes había sido la residencia 9

de los Fourdrinier. 
Jemima tenía 27 años cuando contrajo matrimonio con John, que entonces tenía 32 

años; ella era descendiente de comerciantes franceses, que algunas décadas antes habían 
emigrado a Inglaterra por motivos religiosos . Cuando John y Jemima contrajeron 10

matrimonio, los Fourdrinier estaban mejor posicionados que los Newman, eran “ricos 
fabricantes de papel, tenían casa y comercio en el número 72 de Lombard Street, y una 
magnífica residencia de campo en Stratford Grove (Upper Clapton), que era atendida por 

 MORALES, J., Newman (1801-1890), Rialp, Madrid, 2010, p. 14.8

 Los socios del banco eran, además de John Newman, Richard y John Ramsbotton -tío y sobrino, respectivamente-, estos 9

últimos gozaban de excelentes relaciones con personas acomodadas de inglaterra y habían sido elegidos miembros del 
parlamento en diversas ocasiones.

 Eran hugonotes perseguidos que se refugiaron en Inglaterra (véase: KER, I., John Henry Newman. Una biografía, 10

Palabra, Madrid, 2011, p. 25).

9

Retrato de la familia Fourdrinier: la mamá de Newman es la tercera desde la 
derecha (John Downman, 1786)



una servidumbre de quince personas” . La boda de John y Jemima tuvo lugar en octubre 11

de 1799 . Los testigos de la boda fueron un hermano y un tío de la novia, la cual recibió 12

cinco mil libras como dote , que en su momento irían intactas a los hijos. 13

Era éste un ejemplo típico de una familia de clase burguesa -clase, en ese tiempo, en 
continuo asenso-, es decir, una familia acomodada que gracias a su trabajo había logrado 
una muy buena posición. Contaban con varios inmuebles.  La casa donde colocaron las 

velas en las ventanas para celebrar la victoria de 
Trafalgar puede haber sido, según Trevor, "el 
número 17 de la calle Southampton" (hoy 
Southampton Place , cerca del museo Británico). 14

En esta casa nacieron los demás hijos del 
matrimonio. Mayor impresión había dejado en 
Newman la casa situada en Ham, cerca de 
Richmond, que era la casa de campo de la familia. 
Era esta una gran mansión, de estilo georgiano, 
rodeada de su propio huerto, junto a la Royal Oak 
Inn. Cerca había otras casas del mismo estilo, entre 
ellas, no muy lejos la misma Ham House y el río 
Támesis. Aquella casa quedó profundamente 
grabada en la memoria de John Henry, y era tanto 
el cariño que sentía por aquellos parajes que llegó 
a escribir: "cuando de muchacho soñaba en el 
cielo, éste siempre era Ham. ¡Feliz el hombre cuyo 
cielo es el hogar familiar!". 
En casa reinaba un ambiente de libertad. En lo que 
concierne a la práctica de la religión, esta se nutría 
de la lectura de la Biblia y de los autores clásicos 
anglicanos. La actitud religiosa de los Newman —
teniendo en cuenta las notables diferencia de 
personalidad entre los miembros de la familia— se 

 MORALES, J., Cit., p. 14.11

 Íb.12

 La dote era el patrimonio que la futura esposa o su familia entregaban al novio, siendo en muchos casos proporcional 13

al estatus social del futuro esposo, que era el encargado de administrar la cantidad entregada.
 TREVOR. Cit., p. 19.14

10

De arriba a abajo: Residencia de la Familia en 
17 Southampton Place; fotografía de Holland 
House (Paul Fourdrinier); Grey Court House, 

Ham.



caracteriza por la profundidad y la moderación. Seriedad, coherencia, equilibrio, 
naturalidad, fidelidad, finura eran notas distintivas de la vida diaria en aquella casa, en la 
que se evitaban, con prudente discreción, todo tipo de excesos. Patria, negocio, música, 
rectitud moral y familia eran, además de la Biblia, los compenetres fundamentales de la 
religión que se vivía en la casa de los Newman. John Henry, aunque “no tuvo convicciones 
religiosas definidas hasta los quince años, experimentaba gran placer en la lectura de la 
Biblia” . De hecho, tuvo desde siempre una gran sensibilidad religiosa, que tanto su 15

abuela  paterna —la ya mencionada Elizabeth— como la tía Betsy supieron reconocer y 
cultivar desde la más tierna infancia . 16

 Apología, p. 4.15

 Justo antes de su conversión al catolicismo reconoce en una carta la influencia que había recibido de su tía y su 16

abuela: “cualquier bien que hayan mí se lo debo, aparte de la gracia, a ti y a mi estimada abuela, al tiempo que pasé en 
esa casa” (carta del 25 de julio de 1844).

11

Retrato de la familia Newman (María Giberne)



En 1808 fue enviado por 
sus padres a un internado de 
bastante prestigio en su tiempo, 
al que ingresó el primero de 
mayo de aquel año, estaba 
situado en Ealing, cerca de 
Londres, y era dirigido por el Dr. 
George Nicholas. Ealing era una 
escuela civilizada. Entre el 
ambiente de casa y la escuela 
elegida había una esencial 
sintonía en cuanto a los ideales y 
métodos educativos, de ese modo estaba asegurado el ambiente de seguridad psicológica 
en el que John Henry se había acostumbrado a vivir. La disciplina de Ealing era muy 
humana a la vez que eficaz. La escuela, que albergaba a unos 300 alumnos contaba con 
seis profesores de latín, seis de inglés, dos de francés, y ocho instructores para danza, 
pintura, música, esgrima, gimnasia. De esta etapa guardó Newman siempre gratos 
recuerdos, lo mismo que el Dr. Nicholas respecto a su joven alumno. 

Fue un alumno muy aventajado, como lo muestra el hecho de que rápidamente 
superó a sus compañeros y fue subiendo de curso antes de lo previsto. El Doctor Nicholas 
solía decir que “ningún otro muchacho había superado tan rápidamente los cursos de la 
escuela como John Newman” . 17

 AW, p. 29 (traducción nuestra).17

12

Dos vistas de Londres desde el Río Támesis: El Big Ben, en el lado noreste del Palacio de Westminster, actual sede del 
Parlamento (izq.), y Tower Bridge de Londres

Londres



No era un solitario en la escuela, sino un chico con una personalidad atrayente, al 
que más que los juegos -canicas o una especie de cricket- le atraían las actividades al aire 
libre; le apasionaban especialmente aquellas que implicaran esfuerzo físico y, por qué no, 
cierto riesgo: sus diarios están llenos de referencias a baños en el río; navegó varias veces 
por el Támesis, alguna de esas ocasiones, por ejemplo, intentó dar la vuelta a la isla de 
Wight remando en bote, a pesar de la niebla marina; gustaba también de hacer 
caminatas, afición que le acompañó toda su vida; digamos que, en general, le gustaba la 
aventura; a sus nueve años se quedó atrapado mientras intentaba escalar junto con su 
hermano Charles un acantilado en St. Leonard's, de donde tuvieron que ir a rescatarlos; 
aprendió rápido a montar a caballo, algo en esa época muy necesario. 

Además de su gusto por la aventura, hay otras dos cualidades que empezó a cultivar 
desde muy pequeño y que nos permiten dibujar con más color una especie de fotografía 
de su personalidad, tales aficiones fueron la música y la literatura. Desde pequeño fue 
formado en el gusto por la buena música, inclinación que compartía con su padre, a los 
diez años recibió de éste un violín como regalo de cumpleaños, más tarde llegaría a 
ejecutar con maestría ese instrumento musical.  

Su gusto por la literatura le convirtió en un ávido lector y también en un escritor 
precoz . Sus primeros intentos por escribir datan de 1812 . En los años siguientes, junto 18 19

a sus amigos de la escuela, fue dando vida a un par de periódicos: El espía y El mirón. "Sus 
enemigos" dibujaron en alguna ocasión una caricatura de los miembros del espía, en 
donde aparece Newman y su prominente nariz, dirigiendo la asamblea. Él mismo creó otro 
periódico de oposición a aquellos para contestar de forma polémica a sus propios artículos, 
a tal iniciativa la llamo El anti-espía. En otro de sus periódicos, éste más oficial -La carpeta- 
publicó incluso un artículo del entonces ministro estadounidense John Quincy Adams, 
que tiempo después llegaría a ser Presidente.  

 La primera carta que se conserva de Newman fue escrita a su madre para anunciarle el final de su primer curso: “Estoy 18

muy contento de informarte que nuestras vacaciones comienzan el 21. Espero encontrarlos a todos bien” (LD, I, p. 4; 
referido en KER, Cit., p. 25).

 En diciembre del año anterior había anunciado la proximidad de la Navidad en una carta que revela al futuro escritor 19

(LD I, pp. 9-10; tomado de KER, I., Cit., p. 26): 
“Estimada tía:  
Se acerca de nuevo el alegre día 21; nuestros libros se cerrarán, según la encantadora costumbre, y espero tener 

el placer añadido de verla de nuevo, muy bien y feliz en casa. 
Ya en la imaginación rindo mis respetos a los pasteles de carne, al pavo y a las otras cosas buenas de la Navidad. 
Mientras tanto, las muescas de mi calendario de madera disminuyen rápidamente, pero no la devoción y el 

cariño que os tengo.  
Estimada tía, tuyo para siempre John H. Newman”.

13



Durante esos años leyó algunos libros escépticos, que dejaron su huella en él, por 
ejemplo: los tratados de Paine contra el Antiguo Testamento y algunos ensayos de Hume, 
quizá el Ensayo sobre los milagros, aunque es probable que haya dicho haberlo leído solo 
por hacerse el interesante, como él mismo reconoce en la Apología. Ante la lectura de 
algunos versos en francés, probablemente de Voltaire, que negaban la inmortalidad del 
alma no había tenido más remedio que afirmar: “¡Qué espantoso, pero qué probable!”  20

Fue en los últimos meses en Ealing cuando conoció al reverendo Walter Mayers, que 
se había formado en el Pembroke College de Oxford, para 1815 tenía 25 años, pertenecía 
al grupo evangelista de la Iglesia de Inglaterra y, como todos los miembros de este grupo, 
era muy estricto en lo concerniente a la práctica religiosa. Pronto ejercería mucha 
influencia sobre John Henry Newman, quién años más tarde lo recordó en la Apología con 
estas elogiosas palabras: “a él casi podría decir que le debo mi alma”. Mayers fue quien 
puso en manos del inquieto y aventajado discípulo aquellos textos de la piedad calvinista 
que tanto influyeron en él, y que fueron determinantes en su “conversión”. 

 Apología, p. 5.20

14

Newman, retrato estilizado del original de Richmond, 
Chalk, 1844.



Modelo de educador 
NEWMAN Y LA EDUCACIÓN 

“Desde el principio hasta el final, la 
educación ha sido mi línea” . 21

Con ocasión del inicio de su trabajo como Rector de 
la Universidad Católica de Irlanda, Newman tuvo ocasión 
de explicar los ideales educativos que le habían guiado 
toda su vida. Entonces afirmó que, aunque había tenido 
que ocuparse en muchos temas, la educación era el tema 
que siempre había ocupado su pensamiento y hacia el 
cuál tendía su mente espontáneamente: Porque “el tema 
de la educación liberal y de los principios que deben 
guiarla, ha ocupado siempre mi 
mente, y porque he vividos la mayor 
parte de mi vida en un lugar que se 
ha encontrado inmerso en una serie 
de controversias -entre gente propia y 
extraños- y de medidas -definitivas o 
experimentales- relativas a la 
educación… habiendo vivido largo 
tiempo como testigo, en estos 
escenarios de conflicto intelectual, me 
considero capacitado para exponer 
ciertas ideas sobre educación 
liberal… aunque he tenido que 
participar durante muchos años en 
discusiones teológicas, sin embargo, 
la tendencia natural de mi mente me 
lleva hacia líneas de pensamiento 
como éstas que van a ocuparme 

 AW, p. 259.21

15

"DESEO QUE LOS 
MISMOS LUGARES Y 

LOS MISMOS 
INDIVIDUOS SEAN AL 

MISMO TIEMPO 
ORÁCULOS DE 
SABIDURÍA Y 

SANTUARIOS DE 
DEVOCIÓN.  

DESEO QUE EL LAICO 
INTELECTUAL SEA 

VERDADERO Y DEVOTO 
CREYENTE, Y QUE EL 

HOMBRE DEVOTO 
SEA CULTO Y PUEDA 

DAR RAZÓN DE SU FE”



ahora, y que siendo tan importantes para la causa católica y tan susceptibles de un enfoque 
católico, no resultan tan fácilmente susceptibles del peligro que rodea las discusiones sobre 
la Revelación” . 22

En aquella ocasión afirmó haber reflexionado por mucho tiempo sobre el tema: “las 
ideas que expondré no han sido improvisadas para la presente ocasión, se trata más bien 
de convicciones experimentadas y constantemente mantenidas y quisiera que gocen de la 
persuasividad moral que corresponde a tales lecciones. Soy no solo abogado, sino cordial y 
sincero defensor y testigo de las doctrinas que voy a exponer… Las opiniones a que voy a 
referirme se han desarrollado en el sistema global de mi pensamiento y son, por así decirlo, 
parte de mi mismo. Mi mente ha sufrido varios cambios, pero en estos temas no han 
sufrido ni variación ni oscilación, y aunque esto no prueba la verdad de un principio, si 
estampa un sello en las convicciones y es una muestra de sinceridad y celo… Estos 
principios estaban presentes en los comienzos, aumentaron su influencia gracias al estudio 
de la antigüedad cristiana y mi sentido de su verdad se ha incrementado con los sucesos de 
cada año” . 23

Efectivamente, desde su juventud Newman asumió la labor de educador como 
medio honesto para ganarse la vida y, de ese modo, ayudar a su familia; muy pronto 
descubrió en la educación el verdadero camino de su vida.  

El 12 de abril de 1822 fue admitido como formador en el Oriel College de la 
Universidad de Oxford; de todos los días, ese le pareció “el más solemne”, allí intentó un 
nuevo sistema de tutorías basado en lo que hoy se conoce como “educación 
personalizada” -lo cual le ocasionó muchos problemas, pues era una novedad que algunos 
juzgaban contraria a la dignidad de los tutores y maestros- “la mejora de mayor relevancia 
se ha iniciado en este ciclo: una alteración radical, aunque no evidente en la lista publicada, 
del sistema de conferencias. A los peores alumnos se les imparten clases en grupos 
numerosos, así se ahorra el tiempo para que los mejores estudiantes puedan formar grupos 
muy pequeños, principalmente con sus propios tutores, en un ambiente totalmente 
familiar y donde se facilite la comunicación” . Newman consideraba el oficio de tutor 24

como una empresa espiritual y no solamente como un oficio cualquiera. Sostenía que 

 Newman, J., Discursos sobre la naturaleza y el fin de la educación universitaria, Eunsa, Pamplona, 2011 (tr. José 22

Morales), I, 1, p. 36. Esta traducción corresponde a la primera parte de The idea of a University, una de las obras más 
conocidas del Cardenal Newman. En adelante se citará simplemente como Idea 1, mientras que la segunda parte de la 
obra, editada en 2014 por Encuentro Editorial, se citará como Idea 2.

 Idea, I, 2, pp. 41-42.23

 Ker, I., John Henry Newman. Una biografía, Palabra, Madrid, 2011 (tr. Rosario Athié), p. 5524

16



había varios modos de “satisfacer” las obligaciones de la ordenación, de las cuales el 
trabajo como Tutor de un College era uno de ellos . 25

Sabía que las verdades morales son “adquiridas por el estudio paciente por la 
reflexión tranquila, como el silencioso caer del rocío”, y no se aclaran “en una discusión de 
una hora”. Por ello reconocía la necesidad de un acompañamiento a los alumnos que fuera 
más allá de la hora de clase, pensaba en “la necesidad de que hubiera hombres en la 
Iglesia, como los frailes católicos romanos, libres de todos los obstáculos para dedicarse a 
esta labor” . 26

Había algo inusual y sorprendente en su trato con los estudiantes que estaban bajo 
su jurisdicción : primero que nada se opuso ferozmente a fomentar sus malos hábitos y 27

vicios, los animó a esforzarse y a no dar gastos innecesarios a sus familias, trabajó 
incansablemente por eliminar aquellas costumbres institucionales que, lejos de ayudar al 
crecimiento moral de los estudiantes, fomentaban en ellos actitudes irreverentes y 

 Ib., p. 5025

 Ib., p. 57.26

 Ib., p. 60.27

17

Newman house, en St.Stephen’s Green Southt, 85-86. Primera sede de la Universidad Católica de Dublin. 
El mismo Newman adquirió y dirigió las obras para acondicionar estas instalaciones para la primera 

Universidad Católica de Irlanda, de la que él fue primer Rector (1854-1858).



superficiales. Pero, por encima de todo, “cultivó el trato con esos jóvenes, no solo de 
cercanía, sino también de amistad, casi como si fueran iguales, haciendo a un lado, en la 
medida de lo posible, el método militar que estaba en boga en el trato con los tutores del 
College; incluso procuraba reunirse con ellos por las tardes al aire libre y durante las 
vacaciones. Cuando fue nombrado Vicario de St. Mary’s en 1828, gozaba ya de gran 
prestigio sobre ellos, de manera que lo acompañaban al recinto sagrado, y recibían 
directamente sus consejos a través de sus sermones. Pero independientemente de su 
trabajo en St. Mary’s, se había propuesto, desde el principio de su labor docente, la meta de 
ganar almas para Dios” . 28

Al ser nombrados tutores Froude y Wilberforce, en 1828, Newman dejó de 
encontrarse solo en sus opiniones. Los nuevos colegas tenían un acuerdo práctico con 
Newman sobre la naturaleza del cargo de Tutor universitario: se trataba de un custodio de 
la juventud al que se le encomendaba 
el desarrollo integral de aquellos 
jóvenes, incluido el aspecto moral y 
religioso. 

N e w m a n s a b í a q u e e ra 
necesario hacerse “esclavo del grupo 
en formación”, y así hizo toda su vida, 
ayudando de modo especial a los 
que estaban mejor dispuestos y 
mejor dotados. No estaba interesado 
en tomar parte en un sistema cruel 
de leyes y formalismos, en el cual los 
buenos y prometedores eran 
sacrificados por favorecer a los 
a l u m n o s m e n o s v a l i o s o s e 
inteligentes.  

Estos principios acompañaron 
a Newman toda su vida. También en 
Littlemore (Maryvale), donde se 
dedicó, junto con un grupo de gente 
más joven que él, a disponer su alma 

 Ibíd.28

18

Dos vistas de Littlemore (Maryvale) donde vivió Newman los 
años previos a su conversión al catolicismo en 1845.



para descubrir la voluntad de 
Dios en relación con su vida 
futura. Al Newman formador le 
seguimos viendo durante el 
tiempo de la fundación y 
consolidación del Oratorio, lo 
mismo que con ocasión de la 
e r e c c i ó n d e l a p r i m e r a 
Universidad Católica de Irlanda, 
e n D u b l i n . S u s i d e a l e s 
educativos están resumidos, de 
alguna manera, en el lema que 
h i z o s u y o a l a c e p t a r e l 
nombramiento cardenalicio: Cor 
ad cor loquitur, -The heart speaks 
unto heart, el corazón le habla al 
corazón-. Así resumía Newman 
la experiencia de Dios de toda 
una vida -la pedagogía que Dios 
mismo había usado hacia él- y también la labor educativa que siempre había intentado 
realizar el que se definía a sí mismo, ante todo, como un “educador” . Para Newman, la 29

educación es cuestión de corazones, y ha de procurar un desarrollo integral del hombre, 
desarrollo de su capacidad de amar -de su corazón- y de su libertad: la autentica educación 
es una formación ordenada al uso correcto de la libertad que encuentra su plenitud en la 
donación personal, pues el hombre solo se realiza en la entrega sincera de sí a los 
demás . 30

En todo este tiempo, Newman estaba convencido de que el camino no era ni la 
presión, ni la violencia, mucho menos el condicionamiento, sino que lo mejor era alentar 
la apertura y la confianza, sobre este punto, Ker cita a Newman: “Debemos tratar de tener 
cada cosa en regla y abjurar de cualquier tipo de espionaje, como es escuchar tras las 
puertas” , acto seguido Ker menciona el ejemplo de Newman como maestro de novicios 31

 “Desde el principio hasta el final, la educación ha sido mi línea” (Autobiographical writings, p. 259).29

 Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, 24.30

 p. 481.31

19

Habitación de Newman en Littlemore (Maryvale)



en el Oratorio de Birmingham: “reemplazó a Flanagran como maestro de novicios, 
poniendo en práctica lo que comentó el año anterior, dando a los novicios tanta libertad y 
responsabilidad personal como fuera posible” . 32

El Concilio Vaticano II ha puesto de relieve que “la verdadera educación persigue la 
formación de la persona humana en orden a su fin último y, al mismo tiempo, al bien de las 
sociedades de las que el hombre es miembro y en cuyas obligaciones participará… 
desarrollar armónicamente las cualidades físicas, morales, intelectuales, para que 
adquieran gradualmente un sentido más perfecto de la responsabilidad en el desarrollo 
recto de la propia vida, en un esfuerzo continuo y en la adquisición de la verdadera libertad, 
superando los obstáculos con magnanimidad y constancia” . Newman en su tiempo vivió 33

estos criterios y nos invita a vivirlos a nosotros. Que su ejemplo nos aliente a no escatimar 
esfuerzos por brindar oportunidades, y crear ambientes donde los chicos encuentren el 
espacio propicio para su desarrollo integral.  

El clima del dialogo educativo ha de ser la amistad. Si se tiene el propósito de 
ayudar a las personas, lo primero que se les ha de ofrecer es un espacio de amistad en el 
que se sientan valorados y motivados. Para que las personas abran el corazón y se dejen 
ayudar, es necesario ganar su confianza. Newman nos enseña que esto solo se realiza si 
ofrecemos una amistad confiable. 

De acuerdo al Cardenal Inglés, toda auténtica educación ha de incluir, como punto 
de partida, la formación de la conciencia, la liberación de vicios y la consecuente 
adquisición de virtudes; y, de este modo, el aprendizaje de la verdadera libertad, y la 
apertura para vivir la docilidad a la gracia, sin la cual la propia vida quedaría truncada.  

En lo que respecta a la educación tiene particular importancia que estemos 
familiarizados con el principio de economía, del cual Newman habló en múltiples 
ocasiones. Este principio, que él había aprendido de los padres de la Iglesia de los 
primeros siglos nos muestra que el camino más sencillo para que la gente vaya 
comprendiendo las exigencias de la vida interior es que vaya siguiendo con docilidad lo 
que su conciencia le pide. No hemos de forzar a las personas a que comprendan más, sino 
a que vivan más. La limpieza y la honradez serán las armas para que puedan ver los pasos 
siguientes que Dios les inspira: “No pido ver la escena distante, un solo paso me basta”, 
escribió Newman en el poema titulado La columna de nube, en medio del mar (1832) 
cuando volvía de un accidentado viaje por Italia. 

 Ibid.32

 Gravissimum educationis, 1.33

20



21

Biblioteca y Oratorio dedicado a San Felipe Neri, dentro de las habitaciones de Newman en el oratorio de Birmingham.



Newman nos enseña a ser “esclavos” de la formación de las personas. No 
escatimemos esfuerzos, sacrificios, oraciones. La formación de las personas exige  olvido 
de sí, paciencia, constancia, confianza. Pablo VI escribió que “la juventud cristiana no dejará 
defraudada a la Iglesia, si dentro de ella encuentra suficientes personas maduras, capaces 
de comprenderla, amarla y guiarla y abrirle un futuro, transmitiéndole con fidelidad la 
Verdad que no pasa” . Antes de que el Papa escribiera estas líneas Newman había sido 34

una de esas personas maduras y capaces de comprender a los jóvenes, amarlos, guiarlos y 
abrirles un futuro; su ejemplo nos invita a implicarnos también nosotros en esta misión 
-entre las obras divinas, una de la más divinas- Newman nos enseña cuál es la condición 
para estar a la altura de esa misión: que nuestro corazón se haga uno con el de Jesús, así 
nuestro corazón servirá de intermediario entre el corazón de Él y el de las personas a las 
que queremos ayudar, recordemos que la educación es un oficio espiritual, más que una 
ocupación temporal y profana. 

 Gaudete in domino, 58.34

22

Autógrafo de Newman



 

Maestro del espíritu  
EL ARREPENTIMIENTO CRISTIANO  35

“Padre, he pecado contra el cielo y contra ti; ya no merezco ser llamado 
hijo tuyo; trátame como a uno de tus jornaleros” (Lc. 15, 18 - 19) 

Lo mejor que puede decirse de la raza de Adán, caída y redimida, es que reconocen 
su caída, se culpan de ella, e intentan recuperarse. Y esta situación, en realidad la única 
religión que les queda a los pecadores, se nos presenta en la parábola del hijo pródigo, a 
quien se pinta recibiendo, malgastando y luego perdiendo los dones de Dios, padeciendo 

 Newman, Parrochial and plan sermons, n. 318, 20 de noviembre de 1831. Tr. castellana: Newman, J., Sermones 35

parroquiales /3 (Parrochial and plain sermons), Encuentro, Madrid, 2009 (tr. Víctor García Ruiz con Santiago González y 
Fernández-Corugedo) pp. 104-113.

23



las consecuencias de esa pérdida, y volviendo finalmente en sí mismo, gracias a la 
experiencia del dolor. 

Desde luego es un pobre servicio, pero es el mejor que podemos ofrecer: hacer de la 
obediencia nuestra segunda opción cuando el mundo nos abandona, cuando el mundo 
donde estábamos se nos pierde y se nos muere.  

Al decir yo esto, no se piense que existe un momento claramente marcado en la vida 
en que empezamos a buscar a Dios y a servirle fielmente. Ese puede ser el caso de esta 
persona concreta o de aquella otra, pero no es la regla habitual ni mucho menos. No 
podemos limitar así la acción misteriosa del Espíritu Santo. Él se baja a rogarnos de 
continuo, y lo que no consigue de nosotros en un momento dado, lo logra en otro. El 
arrepentimiento es una tarea que atraviesa diversas fases y que solo llega a termino 
gradualmente y tras muchos retrocesos. O, más bien, y sin introducir cambios en el sentido 
de la palabra arrepentimiento, es una tarea que no se completa, que no se acaba nunca; es 
algo inconcluso, tanto en su intrínseca imperfección como por las constantes ocasiones 
-una y otra vez- que surgen para ejercitarlo. Pecamos de continuo; tenemos que renovar 
siempre el dolor y el propósito de obedecer, volviendo siempre a la confesión y pidiendo 
perdón a Dios de continuo. No es necesario retornar a los primeros pasos de nuestro 
arrepentimiento, si es que somos capaces de rastrearlo, como algo aislado y peculiar en 
nuestro camino hacia Dios. Estamos siempre recomenzando. El cristiano más perfecto no 
es, a sus propios ojos, más que un principiante, un penitente pródigo que ha derrochado 
los dones de Dios, y que vuelve a él para que le de otra oportunidad, ya no como hijo sino 
como trabajador a sueldo.  

Así pues, en la parábola no hay que entender que el regreso del hijo pródigo 
implique que exista un estado de desobediencia y un consiguiente estado de 
arrepentimiento definitivamente marcado en la vida de los cristianos. La parábola pinta el 
estado de todos los cristianos de todos los tiempos, y se cumple más o menos, según los 
casos y las circunstancias, en un caso y otro. Al comienzo de nuestro camino de cristianos, 
se cumple de un modo y en una medida, y al final, de otro. Lo veremos a continuación, al 
describir la naturaleza de todo verdadero arrepentimiento. 

1. En primer lugar, el hijo pródigo dijo “ya no soy digno de ser llamado hijo tuyo; 
trátame como a uno de tus jornaleros”. Sabemos que servir a Dios implica una libertad 
perfecta, no servidumbre. Pero esto es así cuando se lleva mucho tiempo sirviéndole; al 
principio sí es una especie de servidumbre, es un trabajo hasta que nuestros gustos e 
inclinaciones convergen y se unen con los que Dios ha sancionado. La felicidad de los 
ángeles y de los santos en el cielo es regocijarse en su deber, y nada más que en su deber, 

24



porque su ánimo va en esa dirección única y se explaya obedeciendo a Dios, de forma 
espontánea y sin deliberación o consideración, de la misma manera que el hombre peca 
de forma natural.  

Este es el estado al que tenderemos si nos damos del todo a Dios. Pero al comienzo 
esa dedicación es necesariamente un trabajo y un servicio prestado formalmente. Cuando 
una persona se da cuenta de su miseria y decide cambiar de vida, se pregunta “¿qué debo 
hacer?” Se encuentra ante un campo anchísimo y no sabe por donde empezar. Para 
ponerse en marcha es preciso que realice algunos actos de pura obediencia. Hay que 
decirle que vaya a la Iglesia de forma regular, que recite sus oraciones de la mañana y de 
la tarde, que lea la Biblia de forma regular. Esto enfocará sus esfuerzos hacia un fin 
determinado y le aliviará de la perplejidad y la indecisión que al principio causa la 
inmensidad de esta labor. Pero ¿quién no percibe que este acudir a la iglesia, esta oración 
a solas, esta lectura de la Escritura, en su caso debe de ser en gran medida algo formular, 
un trabajo? Acostumbrado a hacer lo que le apetece, permitirse esto o lo otro, sin entender 

25

Púlpito de la Iglesia Universitaria de St. Mary’s en Oxford. Como clérigo anglicano Newman predicó desde aquí los 
sermones parroquiales y los sermones universitarios



ni gustar de lo religioso, es incapaz de realizar con gusto estos deberes de piedad. 
Necesariamente serán para él algo agotador; es más, ni siquiera será capaz de prestarles 
atención alguna. Ni tampoco les verá utilidad por ningún lado; no podrá ver en qué 
sentido lo hacen mejor, por mucho que repita esos ejercicios una y otra vez. Al principio, su 
obediencia es, exactamente, la del jornalero. “El siervo no sabe lo que hace su señor” (Jn. 
15, 15). Así explica Cristo la situación de este sujeto. El siervo no goza de la confianza del 
Señor, no entiende qué se propone, o por qué manda esto y prohibe aquello. Cumple las 
órdenes que se le dan, va aquí o allá, con puntualidad, pero guiado por la mera letra de los 
mandatos. Este es el estado de quienes empiezan a obedecer a Dios. No ven que salga 
nada de sus esfuerzos de piedad o de penitencia ni tampoco les sacan gusto; se ven 
obligados a ceder ante la palabra de Dios sencillamente porque es su palabra; y hacerlo 
implica fe, sí, pero también les muestra que se encuentran en esa condición de siervo que 
el hijo pródigo ambicionaba como la mejor posible para él.  

Insisto en esto porque la conciencia de un pecador arrepentido suele sentir 
incomodidad cuando ve que la religión es una carga. Piensa que debería alegrarse en el 
Señor inmediatamente, y es verdad que a menudo le dicen que debe hacerlo; con 
frecuencia se le dice que cultive elevados sentimientos. Y hasta le ponen en guardia contra 
el ofrecimiento a Dios de lo que llaman “prácticas formales”. Pues bien, esto es 
sencillamente invertir el camino de la vida cristiana. El hijo pródigo tuvo mejor juicio 
cuando pidió ser considerado uno de los jornaleros de su padre. Conocía su sitio. En 
religión, no hay más remedio que comenzar con lo que parece formalidad. El error 
consistiría no en comenzar con lo que parece formalidad sino en continuar así. Porque es 
deber nuestro esforzarnos siempre y orar para penetrar en el auténtico sentido de nuestras 
prácticas de piedad, y en la medida que las entendemos y las amamos, dejarán de ser una 
formalidad y una carga, y serán la verdadera expresión de nuestra alma. Así, poco a poco, 
de corazón, pasaremos de ser siervos a hijos de Dios Todopoderoso. Y aunque desde el 
primer momento debemos aprender que Cristo es el salvador de los pecadores, su mismo 
amor nos intimidará, al tiempo que nos animará, al pensar en nuestra ingratitud. Nos 
llenará de remordimiento y temor del castigo, porque no somos como los paganos; 
nosotros hemos recibido privilegios a los que no hemos correspondido.  

2. Hasta aquí la situación del pecador arrepentido. Veamos los motivos que le 
mueven en sus esfuerzos por servir a Dios. Uno de los más naturales, de los primeros que 
surgen en el ánimo, es el de desagraviar. Cuando somos conscientes de haber ofendido a 
alguien y queremos ser perdonados, inmediatamente buscamos medios de ponernos a 
bien con esa persona. Si se trata de una ofensa pequeña, la mera propuesta, la expresión 

26



de nuestro deseo de ser perdonados, son en sí mismas suficientes. Pero si hemos 
cometido una ofensa grave, o hemos sido seriamente ingratos, durante una temporada 
nos mantenemos a distancia puesto que no sabemos que trato vamos a recibir. Ese 
objetivo puede lograrse mejor si tenemos algún amigo común que pueda mediar. Pero 
incluso en tal caso, no nos conformamos en dejar el asunto en manos ajenas. Queremos 
hacer algo nosotros mismos; y al percibir muestras de compasión o de aplacamiento en la 
persona ofendida, intentamos acercarnos a ella con actos de propiciación como admitir 
muy humildemente nuestro pecado, u otra acción adecuada. Así se sentía Jacob cuando 
quería atraerse al gobernador de Egipto (de quién no sabía que era su propio hijo José) 
con una ofrenda de “los mejores productos del país, un poco de resina aromática, un poco 
de miel, tragacanto, ládano, pistachos y almendras” ( Gn 43, 11). Y esto se aplica también a 
los pecadores que buscan el perdón de Dios. Las muestras que podemos percibir de su 
misericordia son lo suficientemente fuertes para darnos esperanza. El mismo hecho de 
que nos mantengan en la vida y no nos haya arrojado al infierno, muestra que Él nos 
aguarda antes de que la ira caiga sobre nosotros con toda su fuerza. En esas circunstancias, 
es natural que el pecador que siente su conciencia golpeada busca a su alrededor alguna 
forma de expiación para presentarse ante Dios. En realidad ésta ha sido la manera normal 
de desenvolverse la actividad religiosa en todas las épocas. Bien con “holocaustos, con 
terneros de un año, con miles de carneros, o con torrentes de aceite a millares, mi 
primogénito a cambio de mi delito, el futuro de mis entrañas por mi propio pecado”; o, de 
forma más elevada “practicando la justicia, amando la caridad y conduciéndote 
humildemente con tu Dios” (Mi 6-8). De una forma u otra, los pecadores arrepentidos han 
intentado ganarse la atención y el favor de Dios. Y hasta ahora, esta conducta ha sido bien 
recibida por Dios, aunque por lo general Él decide que ofrenda desea aceptar. Así, le indicó 
a Jacob que ofreciera un sacrificio en el altar de Betel después de volver de Padán-Aram. Y 
David, por su parte, habla del sacrificio más espiritual en el salmo 51: “ El sacrificio grato a 
Dios es un espíritu contrito: un corazón  contrito y humillado, Dios mío, no lo desprecias”. 
Estos son los actos del penitente, que surgen naturalmente y que Dios mismo ha probado 
en el Antiguo Testamento.  

Pero ahora, volviendo a la parábola del hijo pródigo, resulta que en ella no 
encontramos nada de eso. Aquí no se dice nada de una ofrenda a su padre ni de una 
acción propiciatoria. Es importante hacerlo notar. La verdad es que nuestro Señor nos ha 
mostrado en todo una forma más perfecta que la conocida hasta el momento. Al 
prometernos una santidad más elevada, un dominio sobre nosotros mismos más riguroso, 
una abnegación más generosa y conocimiento más profundo de la verdad, nos da también 

27



28

Distintas perspectivas de la Iglesia Universitaria de St. Mary, Oxford. Newman fue responsable de 
esta iglesia entre 1828 y 1843.



un arrepentimiento más noble y verdadero. El arrepentimiento más noble (si noble puede 
ser una criatura en su caída), la conducta más decorosa en un pecador consciente, es una 
rendición incondicional de sí mismo a Dios; no un regateo sobre las condiciones, no 
planear (por así decir) la forma de ser readmitido sino, en primer lugar, una rendición 
instantánea de uno mismo. Sin saber qué va a ser de él, si Dios le perdonará o no, 
teniendo una esperanza en su corazón como para no desesperar del todo de obtener el 
perdón, y no obstante sin mirar el perdón como un fin en si mismo, sino más bien 
mirando a los derechos del Benefactor a quien ha ofendido, y golpeado vergonzosamente, 
y con la conciencia de su ingratitud, lo que debe hacer es rendirse a su justo soberano. Es 
un delincuente, un proscrito; lo primero que debe hacer, antes que nada bueno o malo se 
decida sobre él, es regresar. Es un rebelde y tiene que entregar las armas. Las ofrendas que 
uno mismo inventa pueden servir cuando se trata de asuntos menores; pero si se trata de 
expiar un pecado implicarían, por parte del pecador, una visión defectuosa de la maldad y 
la magnitud de su pecado. El camino perfecto, ante el cual la naturaleza se asusta, pero 
que nuestro señor nos manda es este: la rendición de uno mismo. El hijo prodigo no 
esperaba que su padre diera muestras de aplacarse. No se acercó a aquel lugar y luego se 
quedó allí cobardemente, preguntando curioso y temiendo como se sentiría su padre 
respecto a él. Se decidió inmediatamente a abajarse hasta el extremo, y quizá a ser 
rechazado. Se levantó y fue directo hacia su padre, con el ánimo decidido. Y aunque su 
Padre, ya enternecido, le vio desde lejos, y salió a su encuentro, su propósito era someterse 
por completo y en seguida. Así debe ser el arrepentimiento del cristiano: lo primero es 
dejar a un lado la idea de que encontraremos remedio para el pecado; después, aunque 
sentimos la culpa, debemos dirigirnos firmemente hacia Dios, sin tener la seguridad de 
que seremos perdonados. Él, sí, sale a nuestro encuentro dando muestras de su favor, y 
sostiene la humana fe que de otra manera se hundiría bajo la aprehensión de verse ante 
el Dios altísimo. Pero para que nuestro arrepentimiento sea cristiano, debe incluir esa 
generosa actitud de rendición del propio ser, el reconocimiento de que somos indignos de 
llamarnos ya más hijos suyos, el olvido de toda esperanza de sentarnos a su derecha o a su 
izquierda, y el deseo de llevar el pesado yugo de los esclavos, si él decidiera imponérnoslo.  

Este es el arrepentimiento cristiano. Se dirá: ¿no es demasiado duro para quien 
comienza? Sí. Pero no he estado hablando de quien empieza. La parábola enseña cuál es 
la actitud del auténtico penitente, no cómo se acercan los hombres a Dios por primera vez. 
Cuanto más vivimos, más podemos aspirar a esta elevada forma de arrepentimiento, es 
decir, en proporción al avance en las demás virtudes y gracias del auténtico cristiano. La 
forma más genuina de arrepentimiento al principio se da muy poco, lo mismo que la 

29



perfecta conformidad con cualquier otro aspecto de la Ley de Dios. Se adquiere tras una 
larga práctica; llegará al final. El cristiano moribundo cumplirá el papel del hijo pródigo 
con más exactitud que lo hizo nunca. Cuando volvemos a Dios por primera vez en nuestra 
vida, nuestro arrepentimiento se mezcla con todo tipo de visiones y sentimientos 
imperfectos. Desde luego, algo hay en él del verdadero carácter del puro sometimiento; 
pero el deseo de apaciguar a Dios, por un lado, y la dureza de corazón hacia nuestros 
pecados, por el otro, el mero miedo egoísta al castigo, o la esperanza de obtener un 
perdón fácil y rápido, estas y otras ideas parecidas, hacen mella en nosotros —no importa lo 
que digamos o creamos sentir—. Es fácil que se nos llene la boca de buenas obras o que la 
sensibilidad se excite; es fácil proclamar la completa renuncia a uno mismo unida a un 

clarividente sentido del pecado, pero proclamar no equivale a poseer disposiciones tan 
excelentes. Obtenerlas requiere la acción del tiempo. Cuando el cristiano ha combatido el 
buen combate de la fe y sabe por experiencia qué escasos y que imperfectos son sus 
trabajos, entonces es capaz de aceptar, y acepta de muy buen grado la afirmación de que 
somos salvados por la fe solo por los méritos de nuestro Señor y Salvador. Cuando al final, 
repasa su vida ¿a qué podrá agarrarse? ¿Qué acciones suyas soportarán la mirada aguda 
del Dios Santo? Desde luego, ninguna en absoluto, eso no hay ni que decirlo; y ¿qué parte 
de su vida será prueba suficiente de su sinceridad y fidelidad? Este es el punto en que 
insisto. ¿Cómo sabrá que se encuentra en estado de gracia después de haber pecado? Sin 

30

Memorial dedicado a John Henry Newman en el Oratorio de Birmingham



duda, puede tener una humilde esperanza de salvación. San Pablo habla de que le 
consuela el testimonio de su conciencia, pero su conciencia también le habla de 
innumerables pecados, e innumerables omisiones de su deber, y con el tremendo 
panorama de la eternidad ante él, y en medio de la debilidad de la vejez, ¿cómo podrá 
recobrar el dominio de sí mismo y presentarse dignamente ante Dios? Después de todo, 
se encuentra en la misma situación del hijo prodigo cuando regresa, y no puede hacer 
más que él, aunque haya servido a Dios mucho tiempo. Después de todo, no puede más 
que rendirse ante Dios como un siervo peor que inútil, entregado a su voluntad, sea la que 
sea; con mayor o menor esperanza de perdón, según los casos; sin dudar de que Cristo es 
el único y meritorio autor de toda gracia, confiando con sencillez en que Él “si quiere, 
puede limpiarte”, pero no sin temores sobre sí mismo porque, como sabe bien, es incapaz 
de leer dentro de sí con la claridad y exactitud con que Dios lee su corazón. En estas 
circunstancias, ¡qué inútil es hablarle de sus buenas obras y animarle a que repase su vida 
pasada tan sólida! Este repaso difícilmente le consolará. Y si lo hace, consistirá más bien en 
el recuerdo de las veces en que Dios ha tenido misericordia con él en el pasado, y ese será 
el principal motivo de ánimo que sacará. No. Su principal punto será que Cristo “ha venido 
a llamar a los pecadores a la penitencia” (Lc 5, 32) y que “murió por los impíos” (Rm 5, 6). 
En la medida en que puede, reconoce y admite estas palabras de san Pablo, y nada más: 
“Podéis estar seguros y aceptar plenamente esta verdad: que Cristo Jesús vino al mundo 
para salvar a los pecadores, y de ellos el primero soy yo” (1 Tm 1, 15). 

En el Día terrible del Juicio, ¿osará acercarse a Cristo quien haya rechazado la 
llamada de su Espíritu en esta tierra? ¿Quién osará rendirse al gran Dios entonces, en ese 
momento en que el infierno se abre y se dispone a recibirlo? ¡Ay!, solo porque nos queda 
algo de esperanza, nos atrevemos a darnos del todo a Dios en este mundo; la 
desesperación aún puede evitarse. Pero, entonces, cuando Dios se siente como severo 
Juez de los pecadores, ¿quién de los siervos malos y perezosos querrá presentarse ante Él 
de buena gana? El tiempo para someterse habrá terminado; la rendición ya no tiene 
cabida entre los condenados; el poder de Dios los barre de su presencia. “Atadlo de pies y 
manos y echadlo a las tinieblas de afuera; allí habrá llanto y rechinar de dientes” (Mt 22, 
13). Esa será la orden terrible. Si pudieran, lucharían.  

Incluso en el infierno serán atormentados por el gusano del orgullo rebelde que 
odia a Dios. Toda la eternidad no será capaz de ayudarles a soportar su duro destino; ni 
tampoco estará a su alcance la seca apatía en que se refugiarán los incrédulos en esta vida. 
No hay fatalismo en el lugar del tormento. Los demonios saben que se condenaron por 

31



culpa suya, pero no pueden arrepentirse. Es su voluntad lo que se encuentra en directa y 
dura oposición a la voluntad de Dios. Y lo saben.  

Meditad esto, hermanos míos, y llevadlo al corazón. Debéis rendiros a la 
misericordia de Dios aquí, o su ira os expulsará lejos en el más allá. 

“Hoy, mientras es hoy, no endurezcáis vuestros corazones” (Hb 3, 7-8). 

 

32

Capilla dedicada a al Beato John Henry Newman, dentro de la Iglesia del 
Oratorio de San Felipe Neri, Birmingham.



“AL MISMO TIEMPO QUE DAMOS GRACIAS A DIOS POR EL DON DE JOHN 
HENRY NEWMAN, LE PEDIMOS QUE ESTE GUÍA SEGURO Y ELOCUENTE EN 

NUESTRA PERPLEJIDAD SEA TAMBIÉN UN PODEROSO INTERCESOR EN TODAS 
NUESTRAS NECESIDADES ANTE EL TRONO DE LA GRACIA. OREMOS PARA QUE 

PRONTO LA IGLESIA PUEDA PROCLAMAR OFICIAL Y PÚBLICAMENTE LA 
SANTIDAD EJEMPLAR DEL CARDENAL JOHN HENRY NEWMAN, UNO DE LOS 

PALADINES MÁS DISTINGUIDOS Y VERSÁTILES DE LA ESPIRITUALIDAD INGLESA” 
(S. Juan Pablo II, Carta, 22-I-2001) 

Causa de Canonización  

33



EL CAMINO HACIA LA BEATIFICACIÓN 
Ya en vida Newman fue considerado por muchos de sus contemporáneos un “gran 

santo”, en quien resplandecían “los signos más evidentes de la perfección cristiana”. A 
pesar de haberse visto envuelto durante el transcurso de su vida en una gran cantidad de 
controversias, la fama de santidad no disminuyó, sino que por el contrario fue 
aumentando con el tiempo. A su muerte en 1890, muchas personas lo consideraban un 
verdadero hombre de Dios. La Evangelical Magazine -importante revista protestante- 
escribía que “entre los santos del calendario pocos que merecían ese título tanto como el 
Cardenal Newman”. 

La posibilidad de dar inicio al proceso de Canonización se planteó varias veces 
después de la muerte de Newman. Hubo varias circunstancias que complicaron el inicio 
formal del proceso. Quizá el motivo principal para retrasar el inicio del proceso fue el 
respeto a la personalidad de John Henry, tan poco amante de la publicidad hacia su propia 
persona. 

En 1941 el P.  Charles Callan, dominico estadounidense, retomó la cuestión de la 
santidad de Newman, en un artículo publicado en la American Magazine. Este artículo 
tuvo un eco grande y una respuesta muy positiva. 

34

El Santo Padre  Benedicto XVI en la audiencia con Su Majestad la Reina Isabel II en el Palacio de Holyroodhouse, 
durante la Visita Apostólica a Reino Unido con motivo de la Beatificación del Cardenal John Henry Newman (16-19 de 

septiembre de 2010). En la foto aparece también el esposo de la Reina, el Duque Felipe de Edimburgo.



Cuando se acercaba el año 1945, El Papa Pío XII, un ferviente admirador del 
Cardenal inglés, insistió en la importancia de celebrar debidamente el Centenario de la 
Conversión de Newman al catolicismo, lo cual dio mayor impulso a la fama de santidad de 
la que ya gozaba. En 1952, El Rev. H. F. Davis (después vice-postulador de la causa) publicó 
también un importante artículo sobre la posible causa de canonización de Newman. 

Un primer intento de comenzar formalmente el proceso canónico lo realizó el 
entonces arzobispo de Birmingham Grimshaw que constituyó un tribunal para el proceso 
ordinario diocesano; no se llegó a ninguna parte debido la escasez de testigos vivos. Un 
año más tarde la Causa fue reintroducida mediante la consiguiente constitución de una 
comisión de expertos para reunir las pruebas de tipo histórico necesarias.  Pablo VI 
alimentaba la esperanza de poder presidir la Beatificación de Newman en el Año Santo de 
1975, cosa que no fue posible. En 1980 una nueva comisión histórica comenzó a reunir las 
pruebas necesarias para completar el proceso diocesano. 

En junio de 1986 se enviaron a la Santa Sede los resultados del trabajo de 
investigación para que fueran examinadas. El P. Vincent Blehl, S.J., fue nombrado 
Postulador  y supervisó la redacción de la “Positio” que sería analizada por la Congregación 
para la Causa de los Santos. Esta parte del proceso se completó con una velocidad inusual, 
la causa obtuvo un respaldo unánime por parte de los revisores.  

En enero de 1991 el Papa Juan Pablo II declaró que John Henry Newman había 
vivido las virtudes cristianas en grado heroico, a partir de entonces Newman recibió el 
título de “Venerable”. 

Para dar el siguiente paso en el camino hacia los altares, era preciso que se 
reconozca un milagro atribuido a la intercesión del Venerable John Henry Newman. El 3 
de julio de 2009, el Papa Benedicto XVI reconoció que este requisito se cumplía en la 
curación milagrosa del Diácono Jack Sullivan, ocurrida en 2001 después de haber 
implorado la intercesión del Cardenal Newman. 

El Santo Padre Benedicto XVI, que a excepción de 
la Beatificación de Juan Pablo II había delegado todas 
las demás, quiso celebrar personalmente la 
Beatificación de Newman para rendir de ese modo un 
homenaje “a quien tanta influencia tuviera en su propia 
formación y pensamiento”.  

La ceremonia de Beatificación se llevó a cabo en 
Rednal, Birmingham, el 19 de septiembre de 2010. 

35

Diácono Jack Sullivan, curado 
milagrosamente en 2001, después de 

implorar la intercesión de Newman.



“EL CORAZÓN LE HABLA AL CORAZÓN”  36

Es justo y conveniente reconocer hoy la santidad de un confesor, un hijo de esta 
nación que jamás se cansó de dar un testimonio elocuente del Señor a lo largo de una vida 
entregada al ministerio sacerdotal, y especialmente a predicar, enseñar y escribir. Es digno 
de formar parte de la larga hilera de santos y eruditos de estas islas. En el Beato John 
Newman, esta tradición de delicada erudición, profunda sabiduría humana y amor intenso 
por el Señor ha dado grandes frutos. 

El lema del Cardenal Newman “cor ad cor loquitur”, “el corazón le habla al corazón, 
nos da la  perspectiva de su comprensión de la vida cristiana como una llamada a la 
santidad, experimentada como el deseo profundo del corazón humano de entrar en 
comunión íntima con el Corazón de Dios. Nos recuerda que la fidelidad a la oración nos va 
transformando gradualmente a semejanza de Dios… Newman nos dice que nuestro 
divino Maestro nos ha asignado una tarea específica a cada uno de nosotros, un “servicio 
concreto”, confiado de manera única a cada persona concreta: “Tengo mi misión”, escribe, 

“soy un eslabón en una cadena, un vínculo de unión entre personas. No me ha creado para 
la nada. Haré el bien, haré su trabajo; seré un ángel de paz, un predicador de la verdad en 
el lugar que me es propio… si lo hago, me mantendré en sus mandamientos y le serviré a 
Él en mis quehaceres” (Meditaciones y devociones, 301-2). 

El servicio concreto al que fue llamado el Beato John Henry incluía la aplicación 
entusiasta de su inteligencia y su prolífica pluma a muchas de las más urgentes 
“cuestiones del día”. Sus intuiciones sobre la relación entre fe y razón, y sobre el lugar vital 
de la religión revelada en la sociedad, y sobre la necesidad de una educación esmerada y 
amplia fueron de gran importancia. Hoy también siguen inspirando e iluminando a 
muchos en todo el mundo. Me gustaría rendir un especial homenaje a su visión de la 
educación, que ha hecho tanto por formar el ethos que es la fuerza motriz de las escuelas y 
facultades católicas actuales. Firmemente contrario a cualquier enfoque reducido o 
utilitarista, buscó lograr unas condiciones educativas en las que se unificara el esfuerzo 
intelectual, la disciplina moral y el compromiso religioso. Qué mejor meta puede fijarse 

 Fragmento de la homilía del Santo Padre Benedicto XVI en la ceremonia de Beatificación del Cardenal John Henry 36

Newman. Rednal, Birmingham, 19-IX-2010.

36

El Santo Padre Benedicto XVI, en un momento durante la Ceremonia de Beatificación del Cardenal John Henry 
Newman, Cofton Park de Rednal - Birmingham (19 de septiembre de 2010).



que la famosa llamada del Beato John Henry por unos laicos inteligentes y bien formados. 
Pido, para que a través de su intercesión y ejemplo, todos los que trabajan en el campo de 
la educación se inspiren con mayor ardor en la visión tan clara que él nos dejó. 

37

ORACIÓN PARA IRRADIAR A CRISTO 
John Henry Newman 

Querido Jesús, 
Ayúdame a esparcir tu fragancia en todos los lugares donde esté. 
Colma mi corazón con tu Espíritu y tu vida. 
Penetra mi ser y tómame de tal forma que mi vida se transforme en irradiación de 

tu propia vida. 
Ilumina a través de mí y permanece en mí de tal modo que cada alma con la que 

yo entre en contacto pueda sentir tu presencia en mí. 
Que la gente no me vea a mí sino te vea a Ti en mí. 
Permanece en mí para que brille con tu luz y permite que otros sean iluminados 

por mi luz. 
Toda la luz vendrá de Ti, oh Jesús.  
Ni siquiera el rayo más pequeño de luz será mío.  
Tú iluminarás a otros a través de mí. 
Pon en mis labios tu mayor plegaria iluminando a otros a mi alrededor. 
Que yo predique con acciones más que con palabras, con el ejemplo de mis actos, 

con la luz visible del amor que viene de Ti a mi corazón. Amén



 

ORACIÓN  
para implorar favores por intercesión de san John Henry Newman 

Dios, Padre Nuestro, tu siervo John Henry Newman defendió la fe con su 
enseñanza y ejemplo. Que su lealtad a Cristo y a la Iglesia, su amor a la 
Bienaventurada Virgen María, Madre de Dios y su compasión por los perplejos, 
sirvan de guía al pueblo cristiano hoy. Te suplicamos que concedas los favores que te 
pedimos por su intercesión… Te lo pedimos por Cristo nuestro Señor. Amén. 

*Si recibes algún favor por intercesión de san John Henry Newman, por favor comunícanoslo

The Newman Society 
"Un heterogéneo e independiente grupo de hombres dedicados a una labor de 
autoreforma, no por presión alguna de la opinión pública, sino simplemente porque 
era necesario y justo emprenderla". Un puñado de amigos, pues "no queremos 
grandes tropas, sino francotiradores", que buscamos ayudarnos en la más sublime 
actividad humana, el trabajo sobre nosotros mismos. Nuestra amistad es garantía de 
fidelidad y fecundidad apostólica.  

Queremos fomentar entre los jóvenes la amistad auténtica y la formación 
integral. Nuestro modelo inspirador es san John Henry Newman, canonizado por el 
Papa Francisco en Roma, el 13 de octubre de 2019. También nosotros deseamos "que 
los mismos lugares y los mismos individuos sean a la vez oráculos de sabiduría y 
santuarios de devoción; que el laico sea verdadero y devoto creyente, y que el 
hombre devoto sea culto y pueda dar razón de su fe”. 

www.thenewmansociety.org

http://www.thenewmansociety.org




40


	Newman y la educación
	El arrepentimiento cristiano

